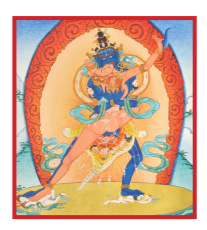


# La Pratique Concise des Cinq Déités des Cinq Tantras

LES INSTRUCTIONS ORALES
DES GRANDS ANCÊTRES DE LA LIGNÉE

२०। विद्वास्त्रेयित्र स्वासीय प्रमासीय स्वासीय स्वासी



Composé par **Jétsün Târanâtha** 

Traduit du tibétain par

Denys Rinpoché
et le comité de traduction de Kalu Rinpoché
Dzamling Dragyur Künchab

#### PLAN

| 1 — LES PRELIMINAIRES             |    |
|-----------------------------------|----|
| L'entrée en refuge et bodhicitta. | 1  |
| Consécration de l'amrita          | 2  |
| L'enceinte protectrice            | 2  |
| Développement de bienfaits        | 3  |
| L'invitation                      | 3  |
| Les offrandes                     | 3  |
| Le dévoilement continuel          | 3  |
| La dissolution                    | 4  |
| Les quatre illimités              | 4  |
| Développement de gnose            | 4  |
| 2 – Pratique principale           |    |
| Phase de génération et offrandes  |    |
| Génération du mandala symbolique  | 5  |
| Avènement du mandala fondamental  | 7  |
| Consécrations des trois lieux     | 7  |
| Sceau de l'initiation             | 8  |
| Offrandes                         | 8  |
| Louange                           | 9  |
| Yoga de la récitation             | 9  |
| Phase de perfection               | 10 |

#### 3 – L'offrande de torma

|       | Consécration                     |
|-------|----------------------------------|
|       | Invitation du mandala face à soi |
|       | Offrande de torma                |
|       | Offrandes et louanges générales  |
|       | Exhortation à l'activité         |
| 4 – C | ONCLUSION                        |
|       | Prière d'indulgence              |
|       | Prière de départ et de demeure   |
|       | Souhaits                         |
|       | Formule propice                  |
|       | Dédicace                         |

# ন্ত্রা ক্রিন্-জ্বান্তর বিশালের নের্বাধার্যা। ভা ক্রিন-জ্বান্তর বিশালের নের্বাধার্যা।

द्या सुन्यवार्त्त्रों भेययान सुन् ही द्राया स्वार्या न्या क्रिया स्वार्या स्वार्य स्वार्या स्वार्य स्वार्या स्वार्य स्वार

ষ্ট্রম ই্মা 

# La Pratique Concise des Cinq Déités des Cinq Tantras

# LES INSTRUCTIONS ORALES PRATIQUE DES GRANDS ANCÊTRES DE LA LIGNÉE

#### Om svasti

À l'union de tous les mandalas sans exception,

L'essence des cinq intelligences primordiales,

Ayant rendu hommage respectueusement,

Je vais en exposer la pratique concise.

Selon le sâdhana du bodhisattva Lodrö Rinchen et les instructions orales (upadesha) du sâdhana du grand accompli Khyungpo Neljor (Collection des textes Shangpa vol. 9, p. 525), il est approprié d'utiliser comme corps de base Chakrasamvara Inné (yab-yum) ou Hevajra Inné. Dans les pratiques des maîtres (de la lignée), il est enseigné de faire avec l'un ou l'autre, les deux étant assurément adéquats. Considérant cela, nous allons ici expliquer le yoga fondé sur Chakrasamvara l'Inné.

En un lieu plaisant à l'esprit, nous réunissons l'offrande intérieure, le torma d'offrande et tout ce qui est nécessaire à la pratique. Puis nous entrons en Refuge et développons l'esprit d'éveil selon la façon de faire classique. Nous consacrerons ensuite le torma et l'offrande intérieure.

Les préliminaires

L'entrée en Refuge et bodhicitta

Jodang Añjali Tous les vivants, nos mères omniprésentes : Entrent en Refuge du maître précieux bouddha; Entrent en Refuge des bouddhas, dharmas et sanghas; Entrent en Refuge des maîtres, yidams, dâkinîs; Entrent en Refuge de la nature de l'esprit, Clarté vide du corps d'absolue réalité. trois fois বুদ্যার্ক্তিদ্র ব্রাধ্যক্রন মার্কিদ্রাদ্র ব্রাধ্যক্রন कूर्यते द्वारा द्वारा विकास स्तुर्य स्थान स्तुर्य स

क्षेष्प्रहर्तुं ५ र्ने हे है रेत्र विश्व महित्र में विश्व महित्र महित्र

केंत्रु हु हूं व नई कु झू स खूड़ गेंक् है।

यङ्गान्तः अति सेन्द्रः हुँ र्येव यायाः विश्वास्तः वन्त्रा केन्द्रस्त्रा हुँ यायाः स्ट्रा स्ट

केरिन्द्र रहारहार्ड हैं हैं स्तार्

বর্ব স্থীয়

1

Consécration de l'amrita

Consacrer l'amrita

Dissipant avec:

Om vajra amrita kundalî hana hana hûm phat.

Purifiant avec :

Om svabhâva shuddhah sarva dharmâh svabhâva shuddho' ham

L'état vide : Yam, le vent ; Ram, le feu. Dessus, de A le kapâla tout plein des cinq viandes et cinq amritas, marquées de Hûm, Bhrûm, Âmh, Jrîm, Kham. Le vent souffle, le feu brûle, les dix substances et les syllabes fondent. L'amrita invitée du cœur des bouddhas est absorbée devenant l'immense océan d'amrita de gnose.

Goûter l'amrita Om âh hûm ha hoh hrîh. Consacrer par trois fois.

L'enceinte protectrice

Om shûnyatâ jñâna vajra svabhâva âtma ko'ham.

Sur Lotus et soleil, **Hûm**, bleu, nature des cinq gnoses. Du **Hûm**, un vajra marqué de **Hûm**. Sa lumière purifie tout – habitat, habitants – puis se regroupe en un tiglé de lumière qui devient mon corps, Chakrasamvara avec **Hûm** au cœur.

Cercle de protection

Om vajra raksha raksha hûm hûm hûm phat. Trois fois.

Du Hûm du cœur, Ram se détache, descend et devient le mandala du soleil. (Dessus), Hûm irradie et devient un fondement, dont la nature est un vishvavajra qui se transforme en dôme. De Hûm, d'innombrables Hûm irradient dans les dix directions et se transforment en vajra, de une à

तर्स्काहें हैं से महिमाया निर्माति निर्माति निर्माति स्थापित स्थाप स्थाप स्थापित स्थापित स्थापित स्थापित स्थापित स्थापित स्थापित स्था

र्सरः विश्वर्षः विद्रत्वे स्त्री विष्यः स्त्रियः स्त्राच्यः स्त्राच्यः स्त्राच्यः स्त्रियः स्तिः स्त्रियः स्ति स्त्रियः स्त्रियः

स्रिः द्वी र्रे । क्रेन्स्न । क्रेन्स्न । क्रेन्स्न । क्रेन्स्न । क्रेन्स्न । क्रेन्स्न । क्रेन्स । क्रेन

म्रीस्रोयस्त्रीत् नक्ष्रीत् नक्ष्रीयस्य ।

श्रीत्र | श्रित्र स्वर्धे स्वर्ये स्वर्धे स्वर्ये स्वर्ये स्वर्ये स्वर्ये स्वर्धे स्वर्ये स्वर्ये स्वर्ये स्वर्ये

বস্থান্ত

বর্মস্ক

व्याःसुर

neuf pointes, qui emplissent tout, sans laisser d'interstices. Le flamboiement du soleil produit une fonte parfaite ; l'extérieur du dôme fusionne et devient uniforme.

Tout – extérieur comme intérieur – est empli de flammes.

#### Développement de bienfaits

L'invitation

**D**<sup>U</sup> **Hûm** du cœur, la lumière invoque dans l'espace en face tous les maîtres, yidams, bouddhas et bodhisattvas. **Vajra samâjah**.

Rassembl.

Les offrandes

Mudrâs

Om vajra ârgham pratîccha svâhâ / Om vajra pâdyam pratîccha svâhâ / Om vajra pushpé âh hûm / Om vajra dhûpé âh hûm / Om vajra âloké âh hûm / Om vajra ghandé âh hûm / Om vajra naividya âh hûm / Om vajra shabda âh hûm.

Le dévoilement continuel

Réciter trois fois :

Jodang Añjali En les Trois Joyaux, j'entre en Refuge, Dévoile tous mes actes nuisibles, Me réjouis des vertus des vivants; Avec bodhicitta à l'esprit:

En les Bouddha, Dharma et Sangha, Jusqu'à l'éveil, je vais en Refuge. Afin d'accomplir parfaitement Mon propre bien et celui d'autrui, Je développe Bodhicitta. यर्चीयःतरःतुर्या र्वे । ज्यं गंभंगं । यर्चे जात्य स्त्रीयः यर्था क्षेत्रः यर्था कष्टि यर्था वर्था वर्षेत्रः यर्था वर्या वर्षेत्रः यर्था वर्षेत्रः यर्था वर्षेत्रः यर्था वर्या वर्षेत्रः यर्था वर्षेत्रः यर्था वर्षेत्रः यर्था वर्षेत्रः यर्था वर्षेत्रः यर्था वर्या वर्षेत्रः यर्था वर्येत्रः यर्था वर्षेत्रः यर्था वर्षेत्रः यर्था वर्षेत्रः यर्था वर्येत्रः यर्था वर्येत्रः यर्येत्रः यर्था वर्येत्रः यर्था वर्येत्रः यर्था वर्येत्रः यर्येत्य

# <mark>ळ५ ये५ नवि</mark> श्चुे ५८ यश्च ४ र नर्श्चेया

क्रु<u>त्यं में</u> स-विहैंश्यम् क्ष्यं ये में स-विहैंश्ये के क्षेत्र क्ष्या

ग्र्रुत्यः प्रत्यत्वेष्यं अद्यायः यद्याः केदः द्य

ক্রিন্বু ব্র দুর্দ্ধ ব নর্র শ্ব দ্বু স্ব জ্বর গাঁহ হী

বিছিল্ব'র'ডাংসংঘানীর রী'ন্মীবাঝান্ট র্ক্তমান্ত্রমঝান্তর স্থূর্দির । গ্রিন্টি

<mark>ৰিশ্ৰম্প্ৰমণ্ডম'নৰ্</mark>শ

Le suprême esprit d'éveil développé, Tous les vivants devenus mes invités, En les plaisantes actions du sublime éveil, Puisse bouddha s'accomplir pour tout vivant.

#### La dissolution

Toutes les impuretés du corps, de la parole et de l'esprit dissipées, l'assemblée du Refuge et moi-même devenons indissociables, comme un miroir et sa réflexion.

#### Méditation des Quatre Illimités

Puissent tous les vivants avoir le bonheur et les causes du bonheur,

Être libres de souffrance et des causes de souffrances, Ne pas quitter le vrai bonheur libre de souffrances, Et résider en la grande équanimité libre de passions partisanes.

#### Développement de gnose

Om svabhâva shuddhah sarva dharmâh svabhâva shuddho' ham. On purifie ainsi en vacuité.

Ce qui est saisi est en soi dépourvu de nature propre.

Om shûnyatâ jñâna vajra svabhâva âtma ko'ham.

Celui qui saisit est aussi sans nature propre ; toute réalité est vacuité.

Demeurer équanime.

क्रूॅंट्र यदे : ८८ : यथ : श्रू ८ : रेवा : वी शः शुं ५ दिये हैं । यह स्वार्थ : श्रू : श मङ्गायन्वायाम्बान्यात्रे स्थान्यात्रीयात्राचीन् न्यायात्रा इम्प्रमुखा देःयविष्यपिवाषायास्यवाद्मयायस्यायस्या सर विश्व शेयश उदा वयश उदा ग्री ख़ैवा ख़ैवा खुद श्वा है दे गा यनः पुराश्ची में विषदः यानमें त्र देशस्य श्रम्भ उत् हे रुगा यन पुराश्चीत्रस्यायमञ्जूताद्वरसाने। द्वापीयाद्विसानम्याद्वसानायाद्वसा यश्राचित्रासुं शुरायाया रहान्ने दायाने दुः गावितरायी वदेः यर्केगःश्रुयर्भेग्यद्यायद्याः अक्षुत्रेताय्युरः रचः तृत्वरः चतिते दिन् वेरः वर्षाचा वयाम्डेगासुमामहेशान्त्रमायाः सुमापते सुवाम्युमा योज्या चित्रितः स्त्रीया त्याकवाया यदिः स्त्रयशास्त्री यक्री नदि सुन्ति। स्त्रीया स् बर्मिक्यारामा चलेदानीदानुम्यते विचानेक्रेम्स्या सुम्या स्रम्यावना पति नृतुः भुष्मा म्यापति विमः हेना ह्यु विमः पहिन्यापति हो बीमः नुभामते विविद्याची वश्रामते विद्यानुमा स्वामते देशायाञ्चा र्क्षेत्रवाही हिन्दा वार्षेत्रहेवात्रा सुन्नान हिन्दावान विकास देशक्रीक्षक्रद्रा अर्गुलक्कियद्रा यदिविद्युक्र्यकाद्रा स्न रवाबादरा अर्केट्सीर वेवाबाग्रीबानक्ष्य पाववान केवारेबाने यर:व्यानान्त्रीया क्षांसर्वाः स्रायां स्रायां स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स र्यट्यार्ट्यक्यामा अद्रक्तियातायक्ष्यासद्धायम् वे के प्रध्य के प्रदेश के के प्रधानी निष्य का निष्य के प्रधान के प

Génération du mandala symbolique

De l'état vide, en un instant, au cœur de l'enceinte protectrice : un lotus multicolore à huit pétales ; au centre, sur le siège — Bhairava et Kâlarâtrî — repose une lune bodhicitta avec **Hûm** d'où vient un vajra marqué de **Hûm** ; de la lumière en irradie, elle réjouit tathâgatas et fils, et dissipe les actes négatifs et voiles de tous vivants et les établit en l'état d'Heruka yab-yum. Ils sont tous invités sous l'aspect d'herukas yab-yum qui se fondent en la syllabe **Hûm** et le vajra qui se transforment en moi :

Le glorieux heruka Chakrasamvara, bleu saphir, parfaitement resplendissant d'une lumière flamboyante ; avec une face, deux bras, trois yeux écarquillés, mouvants et rougeoyant.

Présence courroucée et séduisante, montrant légèrement les canines ; son visage est courroucé avec des rides très changeantes.

Des cheveux noirs comme l'abeille, liés en chignon au sommet de sa tête, surmonté d'un anneau d'os avec un joyau, orné d'un coté d'un vishvavajra et à gauche d'une demilune; des boucles d'oreilles, colliers et bracelets en os humains; paré d'une ceinture et d'un plastron, complètement couvert de cendres funéraires.

Portant un diadème de cinq têtes humaines sèches, le foulard des vaillants, une guirlande de cinquante têtes sanglantes enfilées sur un boyau et une jupe en peau de tigre ouverte.

स्रमाम्याप्यादे है दिरम्प्रेय द्वेतास्य प्रह्मेत प्रमास्य प्रस् বিনমান্ত্রিন্ত্র্যুমমান্ত্রমান্ত্রিন্ত্রিন্ত্রনার্থন্ত্রা বাদ্রমা त्रमुद्रशःसशःदृशःसर्द्धन्यःस्यःस्यःस्यः वारःश्चेःभ्रयशः न्गुःन्नः स्वांवेरः अर्द्वान्नः प्रेन्त्रः सुन्त्रः सुन्त्रः स्वान्यः पर्वे नित्यात्विर्त्तराष्ट्री स्त्राहे हि स्वार्क्ष स्नु अर्द्वा न्यर के नम्नू या पर्वे से त्रुरःग्रीते नहेर्त्रतरःग सुग्राग्यशहे हे ग्रीग्रुग्रार्टरः वरुशः प्रदे वियाचीयाचीराचादह्वासयायाचातावहुत्या गुरुरानुः शुर्वाता बुट स्वयाक् रंज्य चक्र या इट स्रम्य की द्व क्र दिन क्र प्रा র্বশ্বাথশ্বর্মুমান্স্র্রিন্মুদ্রার্মান্ত্র্র্ন্রা पुरामिक्रामायरायरार्केम्बरातुः वर्तेन। वेषुरायवरावतेः ব্রুঝার্নব্রুঝ্বাঝার্মরি

प्यम्भिक्षात्वास्य श्रुवाद्य स्थात्य स्थात्य

Il tient dans la main droite un vajra et dans la gauche une cloche, enlaçant la dame ; jambe gauche fléchie, jambe droite tendue, écrasant Bhairava noir et Kâlarâtrî rouge.

Il est doté des neuf attitudes de la danse et de la perfection de tous les signes et marques d'éveil.

La dame Vajravârâhî l'étreint, rouge, flamboyante d'un éclat semblable au feu de la fin des temps ; sa main droite tient un trigu vajra dans le mudrâ de la menace subjuguant toutes les directions ; sa main gauche tient un kapâla empli de sang, embrassant le yab.

Elle est nue, cheveux dénoués, parée des cinq mudrâs, d'un diadème de crânes secs et d'une guirlande ; jambe gauche tendue et la droite pliée, étreignant le yab.

Yab et yum, d'une fraîcheur juvénile, demeurent au cœur d'un brasier flamboyant.

Dans le corps du yab se trouvent les trois canaux et cinq chakras :

[**Hûm**] Instantanément, au centre des soixante-quatre canaux pétales du chakra des émanations est Chakrasamvara Yab Yum, semblable à soi, intégrant l'essence de toutes les qualités des trois vajras.

[Hûm] Au chakra de la grande félicité, le corps est Guhyasamâja : bleu, légèrement irrité, tenant cloche et vajra, enlaçant sa dame qui lui ressemble. Assis en posture vajra sur un lotus et un soleil, ils sont parés de soieries et de joyaux.

त्रक्ष्यः स्ट्रियः स्ट्रियः स्ट्रियं स

विन् क्रिंट्याया विषय्यक्तराध्यायाः क्रियायाः क्रियायाः क्रियायाः वित्रायाः वित्रायः वि

| ब्यारा व व्यवस्था वर्षे क्षेत्र व्यवस्था वर्षे के क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्ष

इंड हुँ वैदें के विकास स्थान

र्द्धाः प्रस्थान्य स्थान्य स्

বসুস্তু

**५**यळॅगज्ञ

[Hûm] Au chakra de la jouissance, la parole est Mahâmâyâ: bleu azur, ses deux mains tenant arc et flèche, enlaçant sa dame, Buddhadâkinî, rouge, qui lui ressemble. Ses cheveux d'or sont relevés. Jambe gauche tendue sur un lotus et un soleil, écrasant un cadavre humain.

[Hûm] Au chakra du dharma, l'esprit est Hevajra : bleu azur, ses deux mains tenant cloche et vajra, enlaçant Nairâtmyâ, bleue, qui tient trigu et kapâla. Ses cheveux d'or sont relevés. Jambe droite tendue sur un lotus et un soleil, écrasant Brahmâ et Rudra.

[Hûm] Au chakra de la préservation de la félicité, l'activité est Vajrabhairava : bleu nuit avec une tête de buffle, ses deux mains tenant trigu et kapâla de sang, enlaçant sa dame Vârâhî (rouge) qui tient aussi trigu et kapâla. Ses cheveux d'or sont relevés. Parfaitement parés des attributs des charniers. Jambe gauche tendue sur un lotus et un soleil, écrasant un buffle.

Il est enseigné qu'il est aussi approprié que tous soient générés à partir d'un **Hûm**.

Avènement du mandala fondamental

Hûm de mon cœur, la lumière irradie :
Assemblée des principales déités des cinq classes de tantras avec votre entourage – Vajra samâjah.

Jah hûm vam hoh.

Ils fusionnent, indissociables.

Consécration des trois lieux

MON FRONT est **Om**, blanc ; à la gorge, **Âh**, rouge ; au cœur, **Hûm**, bleu.

Rassembl.

Lien vajra Union বর্ষ ক্র

यर्केऽ:कु

বল:শ্রুম

বর্থাস্ত্র

নন্মক্র ব্যুমক্রি নন্ম यरक्षेरमित्रेषु यसर्दि वेरत्ये । नन्नि मुस्यरम् वुरक्तानोयमान्यतः वितितितः न्वराये वर्षुन्ये रावस्याया वयसा स्व 34.2241 <del>ষ্ট্রি'ব্রহ'</del>বাশহ'বর'অর্ক্রর্ন'র'য়য়শভর'শ্রীশঅর্কর'মম'য়ৢম। <del>জিমন</del>দর্শদেজাই হিন্তুদ্র্যু म्डिनिदेशम्यान्यस्यस्य स्वाप्ति स्वापति स्वाप्ति स्वाप्ति स्वाप्ति स्वाप्ति स्वाप्ति स्वाप्ति स्वापति स्वाप्ति स्वाप्ति स्वाप्ति स्वाप्ति स्वाप्ति स्वाप्ति स्वापति स्वापत 3 জ্যুর্ভ্রমজাই ডিইই <u>बेरान</u>शुर्यानिरानुसामित्रे सुर्वानित्रामित्र विद्यानित्र विद्यानित्य विद्यानित्य विद्यानित्य विद्यानित्य विद्यानित्य विद्यानित्य वित्य विद्यानित्य व यान्वा वितृःस्वायाप्यस्यन्त्रन्यस्याये वित्रान्यम् [केंन्ड्ख्रूईसिव्ह्र्स्यूईस्यूई नई स्ट्रे खूः हूँ। के नई हु ये खूः हूँ। के नई खू ते गी ष्युः हुँ। केँ नई महू खूः हुँ। केँ नई ने भे 5 खूः हुँ। क्रिंख्रुइकुँ गैश्वरवर्केन्स्या

गुष्पद्रअर्केन्द्रोगिन् केन्यीअर्केन्य भीन्यीक्षद्रन्द्रअत्य

Sceau de l'initiation

Rassembl. Prés. des

offrandes

*Añjali* 

E NOUVEAU, du Hûm du cœur la lumière irradie, invoquant toutes les déités d'initiation, les bouddhas, bodhisattvas et les puissants courroucés avec leurs dames. Ils sont honorés avec l'ensemble des offrandes extérieures. intérieure et secrète

Om sarva tathâgata abhishiñca tu mâm.

Du cœur des aspects principaux émanent cinq dames tenant un bumpa empli d'amrita.

Om vajrîbhava abhishiñca hûm.

Ainsi, elles confèrent l'initiation au sommet de la tête avec l'eau du bumpa. Le corps en est rempli, les impuretés sont dissipées, le surplus déborde et devient Akshobhya couronnant la tête.

#### **Offrandes**

Mudrâs

Om vajra ârgham pratîccha svâhâ / Om vajra pâdyam pratîccha svâhâ / Om vajra pushpé âh hûm / Om vajra dhûpé âh hûm / Om vajra âloké âh hûm / Om vajra ghandé âh hûm / Om vajra naividya âh hûm / Om vajra shabda âh hûm

L'offrande intérieure :

Mudrâ

Om âh hûm.

Adresser les offrandes secrète et d'ainsité juste en les évoquant.

## नेकिन्यायमानकेन्यवया

म् महोद्देव स्ट्रीत्स

क्रिन्तुःगान्द्यत्यन्द्रवेति । इस्यन्त्राहेहिन्द्रवन्धुवास्य। हिसा क्रम्याक्रम्यान्द्रवत्यन्ति । इस्टिन्यन्स्यिन्। ।

यमःसियातक्तान्। ि ०००० ह्यामःस्य । विक्रीयायक्तःस्य स्यान्तःस्य । विक्रान्तःस्य । विक्रान्तःस

## विशामक्रि

कें कु इन हैं हैं यत। कें नहां ने में संदे पो हैं हैं यत सून्।

## <u> तेशयम्बर्धेर्चिन्ज्ञ्चतिरा</u>

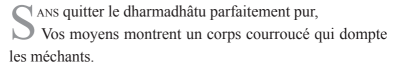
क्षेत्र्व्यक्ष्य वहाँ द्विगा हुँ हुँ यत सून् । केरिय भे द्विगा हुँ हुँ यत सून् । केरिय भे द्वित हुँ हुँ हुँ यत सून् । केरिय भे द्वित हुँ हुँ हुँ यत सून् ।

<del>देशपा</del>र्म्मसमाग्राम् स्टिम्समान्नुति

#### Louange

Réciter la louange des cinq natures, ou :

Jodang



Sublime grand parmi les grands, dieu parmi les dieux, À l'Heruka parfaitement bon, je rends hommage.

Grande vaillante parmi les glorieux Herukas, La Puissante Adamantine parfaitement pure, Pleine d'amour envers ceux au grand attachement, À vous Vajravârâhî, je rends hommage.

Vous êtes la perfection des corps, parole, esprit, Qualités et activités de tous les bouddhas, À vous le quintuple mandala universel, De toutes manières, je rends un sincère hommage.

#### Yoga de la récitation

Réciter les principaux mantras :

Om hrîh ha ha hûm hûm phat. Om vajra vairocanîye hûm hûm phat svâhâ.

Réciter les mantras autant qu'il convient :

Om âh vajradhrik hûm hûm phat svâhâ.
Om âh hrîh hûm phat svâhâ.
Om déva picu vajra hûm hûm hûm phat svâhâ.
Om hrîh shtrih vikritânana hûm phat.

ड्रमाग्रह् देहर हर बर के हुंगाय प्रायं महंग्रह प्रायं प्रायं क्षेत्र के प्रायं के प्र

अज्ञीत्रस्य खेः विश्वात्राम्य क्ष्याय क्ष्य

<mark>નાત્રયાનાસુત્રા દ્વીત દ્વીત્રા ગરૂ નશ્વ સાર્યક્ષ સાર્ય સારા સારા કૃતા નો</mark>[ |<u>નાર્કે માત્રા</u>

क्ष्राच्याः द्वान्त्रः द्वान्त्रः द्वान्यः व्याप्त्रः द्वान्यः व्याप्त्रः द्वान्यः व्याप्त्रः द्वान्यः द्वान्य याद्यायः त्वान्यः द्वान्यः व्याप्त्रः व्याप्त्रः व्याप्त्रः व्याप्तः व्याप्त्रः व्याप्तः व्यापतः व

द्रास्त्री स्त्रीत्या द्राप्त्र स्त्रीत्य क्ष्य स्त्रीत्य स्त्रीत्य क्ष्य स्त्रीत्य क्ष्य स्त्रीत्य क्ष्य स्त्रीत्य क्ष्य स्त्रीत्य क्ष्य स्त्रीत्य स्त्र

चुन्नः अकेन्नः चुन्नः चुन्नः चुन्नः चुन्नः

নমূক্ত

#### La phase de perfection

Les déités des cinq chakras fondent en tiglés dont les rayons de lumière emplissent tout le corps. Il est enseigné de pratiquer le « semdzin » sur « l'émanation-résorption » et de pratiquer principalement les Six Yogas. Finalement réciter :

Les chakras-mandala se dissolvent en la claire lumière.

Demeurer quelque temps équanime, sans conceptions.

De nouveau je suis le corps de l'Heruka, yab seul, avec au sommet de la tête, **Om** ; à la gorge, **Âh** ; au cœur, **Hûm**.

Après avoir consacré les trois lieux, commencer les intersessions, demeurant en l'expérience de la fierté adamantine :

L'offrande de torma

Consécration

Dissiper avec:

Om vajra amrita kundalî hana hana hûm phat.

Purifier avec:

Om svabhâva shuddhah sarva dharmâh svabhâva shuddho 'ham.

L'état vide : Yam, le vent ; Ram, le feu. Dessus, de A le kapâla tout plein des cinq viandes et cinq amritas, marquées de Hûm, Bhrûm, Âmh, Jrîm, Kham. Le vent souffle, le feu brûle, les dix substances et les syllabes fondent. L'amrita invitée du cœur des bouddhas est absorbée devenant l'immense océan d'amrita de gnose.

Om âh hûm ha hoh hrîh. Trois fois

Invitation du mandala face à soi

DE MON CŒUR, la lumière irradie, invitant l'assemblée des déités du mandala des cinq classes de tantras.

- Vajra samâjah.

Rassembl.

Consacrer

torma

र्वेटर्क्ष्यप्रस्थित् <mark>स्रुट्ये इस्रश्चीसम्</mark>

कूला गाँ र शीय अस देशे हैं लॉ शियं श्री ये ये ये ये थे हैं स्य और रि

বদ্যাৰ ম<mark>ুন্য বাৰ্</mark>য় শ্ৰীৰ ধুনা

[केर्न्डिन्न्द्रहुँ दुँ यतः केर्निन्द्रने दे दे दे पो हुँ हुँ यतः श्रृद्धः केर् खूः नह हिगा हुँ हुँ यतः श्रृद्धः केर्निन पे दुं नह हुँ हुँ हुँ यतः श्रृद्धः केर्जुः हुँ हुँ यतः श्रृद्धः केर्निः हिः निर्मा मुः न द हुँ यतः श्रृद्धः

र्गेट्रप्रश्वेत्यर्केट्रपश्चेत्

ल्या स्वा के स्व के स्वा के स्व के स्व

क्रिं खुंड हुं नेश्वन्यकेंन्स्यो

गुष्यत्यार्केन् ने विव केन् ग्री यार्केन्य पीन ग्रीका इव संबाह्य

ने छेन ख्रमदे नहेंन भवम

वेंद्र

বর্থক্ত

বর্মস্ক

নন্দ্ৰ নন্দ্ৰীন্দ্ৰ শ্ৰীন্দ্ৰ

#### Offrande de torma

Adresser l'offrande en ajoutant à la fin de chaque mantra essentiel :

Om akâromukham sarva dharmânâm âdyan utpannatvâta om âh hûm phat svâhâ.

Adresser ainsi l'offrande trois fois :

Mudra

Om hrîh ha ha hum hûm phat...

Om vajra vairocanîye hûm hûm phat svâhâ...

Om âh vajradhrik hûm hûm phat svâhâ...

Om déva picu vajra hûm hûm hûm phat svâhâ...

Om âh hrîh hûm phat svâhâ...

Om hrîh shtrih vikritânana hûm phat...

#### Offrandes et louange générales

Adresser de nouveau offrandes et louanges, comme précédemment.

Mudrâs

Om vajra ârgham pratîccha svâhâ / Om vajra pâdyam pratîccha svâhâ / Om vajra pushpé âh hûm / Om vajra dhûpé âh hûm / Om vajra âloké âh hûm / Om vajra ghandé âh hûm / Om vajra naividya âh hûm / Om vajra shabda âh hûm.

L'offrande intérieure :

Mudrâ

#### Om âh hûm.

Adresser l'offrande secrète et l'offrande d'ainsité simplement en les évoquant. Réciter la louange des cinq natures ou :

Jodang \* ANS quitter le dharmadhâtu parfaitement pur, Vos moyens montrent un corps courroucé qui dompte les méchants.

Sublime grand parmi les grands, dieu parmi les dieux, À l'Heruka parfaitement bon, je rends hommage.

क्रिन्द्रःगान्द्यत्यन्द्रविहे । इस्यन्त्राहे हिन्द्रन्द्रस्याक्षे । हिसः कर्मार्थकम्यायाके इस्रयाणी । हिहि यम्बे नियायन्त्र। •

यश्रस्यायक्ताः विश्वीतायक्त्रः स्था । विश्वायस्य । विश्व

महिराया हेव:इंटर्ड्

|तृकाक्षेत्रावकी:तृत्वत् क्ष्यका:तृत्वा | वार्त्व:तृत्ववोष्णकाः क्ष्यकाः क्षेत्रायकः क्ष्येत्रायकः व्याप्तकः व्याप्तवः व्याप्तवः व्याप्तवः व्याप्तवः व्याप्तवः व्याप्तवः व्याप्तवः व्याप भाकोत्रायकः क्ष्येत्रायकः व्याप्तवः व्यापतः व्यापतः व्यापतः व्यापतः व्यापतः व्यापतः व्यापतः व्यापतः व्यापतः व

प्रह्मा हेव प्रमुख्या प्रमुख्य प्रमुख्

Grande vaillante parmi les glorieux Herukas, La Puissante Adamantine parfaitement pure, Pleine d'amour envers ceux au grand attachement, À vous Vajravârâhî je rends hommage.

Vous êtes la perfection des corps, parole, esprit, Qualités et activités de tous les bouddhas, A vous le quintuple mandala universel, De toutes manières, je rends un sincère hommage.

#### Exhortation à l'activité

Offrir torma A CCEPTANT ce torma de dons et d'offrandes : Faites que nous, yogis et notre entourage, Ayons santé, longévité et puissance, Gloire, réputation et bonne fortune, Et obtenions de vastes biens et plaisirs.

Conférez-nous les siddhis d'activités : Apaisement, expansion, et tous les autres. Détenteurs de samayas, protégez-nous Et faites que tous les siddhis nous assistent.

Éliminez morts impromptues, maladies, Ainsi que tous les démons et obstructions. Éliminez mauvais rêves et mauvais signes, Ainsi que les activités négatives.

Faites le monde heureux et les années fastes, Que céréales et Dharma se développent. Qu'advienne un parfait et sublime bonheur Et que tous les souhaits se réalisent. ইএন্মগ্র

থিবা'নক্স

वज्ञीर

[ ज्राया विकास क्षेत्र विकास

Ě

लट्य हुर वर अह्र देव गीय अहरी हिम श्रे अह्र प्राप्त निष्य । चीय हुरी मिर साम्य स्थाप्त स्थाप्त । हिम श्रे अह्र प्राप्त । श्लेय । चीय हुरी । सिर साम्य स्थाप्त । हिम श्रे अह्र प्राप्त प्राप्त ।

বনীবাশ:ক্র

क्रियह्रस्य ] क्षेत्रमध्या

É

[क्राय्ट्रेम्द्रेन्द्रस्थेन्द्र्याः ] यहा विद्यान्त्रेन्द्रम्य स्थ्याः विद्यान्तः विद्याः विद

क्केंत्राययाचगार्येकात्र्यकातु।

É

ह्म स्ट्रा वित्वाची प्रवेश क्षेत्र स्ट्री वित्वी ग्रीय क्षेत्र स्ट्री वित्वी ग्रीय क्षेत्र स्ट्री वित्वी ग्रीय क्षेत्र स्ट्रा वित्वी वित्वी क्षेत्र स्ट्रा वित्वी क्रिक स्ट्रा वित्वी क्षेत्र स्ट्रा वित्वी क्षेत्र स्ट्रा वित्वी क्रिक स्ट्रा वित्वी क्षेत्र स्ट्रा वित्वी क्षेत्र स्ट्रा वित्वी क्रिक स्ट्रा वित्वी क्षेत्र स्ट्रा वित्वी क्षेत्र स्ट्रा वित्वी क्रा वित्वी क्षेत्र स्ट्रा वित्वी क्रिक स्ट्रा वित्वी क्षेत्र स्ट्रा वित्वी क्रिक स्ट्र

**Conclusion** 

Prière requérant l'indulgence

**\*\*** 

Jodang Añjali  $\textit{R\'eciter le mantra aux cent syllabes. Puis la pri\`ere d'indulgence}:$ 

Pour les fautes commises par confusion Dans cette excellente activité, Être entré en un refuge anthropomorphe, Protecteur, pour tout cela veuillez être patient.

Prière de départ

#### Om

Jodang

Vous qui accomplissez tout bien des vivants Conférant les accomplissements souhaités, Bien que vous partiez au pays des bouddhas, Je vous prie d'être prêt à en revenir.

Départ

Om vajra muh.

Prière de demeure (option, si l'on dispose d'un support)

#### Om

**Jodang** 

Tant que perdure le samsâra, Nous accordant vraiment de sublimes Santé, longue vie, biens et puissance.

Om supra tishtha vajra yé svâhâ.

#### Souhaits

Jodang

Tous les éveillés de tous les temps Sont en l'état de Vajradhâra, Puissè-je en mes vertus l'obtenir, Et tout vivant le réaliser.

## ন্যাক্ষর।

येग्रायायि । व्याप्याययायि । व्याप्याययायि । व्याप्याययाय्ये । व्याप्याययाय्ये । व्याप्यायय्ये । व्याप्यायय्ये विश्व वि

### <mark>বই</mark>ছিন্

स्वान्त्रेत्र प्रस्ति ] प्रवेद्येद्येद्ये । विश्वयः स्वत्यः स्वान्त्रेत्यः । विश्वयः प्रवेद्यः । विश्वयः प्रवेद्यः । विश्वयः प्रवेद्य प्रवेद्येद्येद्ये स्वान्त्रेत्यः स्वायः स्वयः स्वयः

विश्व नहीं स्वार्य के स्वार्य स्वार्य के स्वर्य स्वयः स्वर्य स्वयः स्वर्य स्वयः स्वर्य स्वयः स्वर्य स्वयः स्वर्य स्वयः स्

हैं स्क्रीयात्रीक्र ज्याचे अक्का के क्या के क्य के स्वार या ज्या के क्या के क

<u>~</u>

Les actions pour le parfait éveil, Et toutes celles après déployées ; Puissè-je accomplir ces deux actions Louées par l'éveil adamantin.

#### Formule propice

Jodang

Vivent tous les maîtres et yidams, Perfections des qualités sublimes. Vivent dâkinîs et protecteurs, Acteurs de toutes œuvres éveillées.

#### Dédicace

Jodang

TOUTE vertu ainsi pratiquée
Est, sans aucune appropriation,
Dédiée au bien de tous les vivants,
En la réalité absolue.

Si l'on souhaite pratiquer en se basant sur Hevajra Inné, on utilisera comme corps de base Hevajra Inné et, après la consécration des corps, parole, esprit (p. 7), on consacrera les six domaines sensoriels. En particulier, on récitera principalement le mantra **Déva picu vajra**.

Si l'on souhaite méditer les Cinq Déités en tant que mandala extérieur, on se représente un lotus à huit pétales avec à l'Est, Guhyasamâja; au Sud, Hevajra; à l'Ouest, Mâyâ; au Nord, Bhairava; sur les pétales intermédiaires, quatre vases avec des kapâlas. Pour méditer le mandala extérieur, dans la plupart des écrits anciens il est de nombreux cas où la déité principale est Guhyasamâja; néanmoins on peut pratiquer avec l'aspect principal correspondant à sa propre aspiration. C'est ainsi qu'il existe, dans certains écrits anciens, une pratique du mandala extérieur basé sur les Cinq Déités de Chakrasamvara. નિવાર્યકૃત સ્થાન્ વર્ષુવાન પૈત્ર ફિન્દિ સ્થાવનું માત્રે ત્યુન્ત માર્ચિયાન ફિન્દિ સ્થાવનું માત્રે ત્યુન્ત મોર્ને ત્ય નિવાર્યકૃત સ્થાનું વર્ષુ ત્યાન પૈત્ર

विमायतम् विमायसम्मान् । विमान्यान् । विमान्यान् ।

विक्त्यां स्वारम् स्वारम्यम् स्वारम् स्वारम्यम्यम्यम् स्वारम् स्वारम् स्वारम् स्वारम् स्वारम् स्वारम् स्वारम्

[स<u>र्</u>च स्था

J'ai réuni en simple récitation, Ce sâdhana à l'extrême profondeur, Dire essentiel des connaisseurs d'ainsité, Yogi Khyungpo et autres de la lignée.

Ceci fut énoncé par Târanâtha, « le vagabond de l'état de bouddha ». Sarva jagatam.

La Jnâna Dâkinî proclama de sa bouche :
« Qui, sans interruption, fait trois ans cette pratique
Réalisera assurément l'espace céleste. »
Cet enseignement spécial de l'érudit-accompli Khyungpo
Fut copié par le maître "Excellente vertu",
Qui souhaitait bien faire pour l'enseignement Shangpa.
Dédicace que tous vivants deviennent bouddha.

Mangalam.

#### Colophon - août 2017

Ce texte a été composé par Târanâtha (1575-1634). Un original en tibétain se trouve dans la **Collection des textes Shangpa, vol. 4, p. 115**, ainsi que dans le gdams ngag mdzod, vol. 11, p. 333.

Ce texte a été traduit en français et mis en forme pour le chant par Denys Rinpoché et Dragyur Dzamling Künchab, le comité de traduction fondé par Kalu Rangjung Künchab. La traduction suit des règles de versification et de métrique régulières qui permettent de chanter le français suivant les airs traditionnels tibétains, conservant ainsi le souffle de leur inspiration.

#### © Rimay, Denys Rinpoché

Ce texte est disponible auprès du Bureau du Dharma de Rimay. Ne pas le photocopier ni le transmettre de quelque façon que ce soit sans une autorisation écrite préalable. Contacter : dharma@rimay.net

Comme tout texte du Dharma, ce document est à traiter avec les plus grands soin et respect. Si vous n'en aviez plus besoin, brûlez-le ou disposez-en proprement.

Illustration en couverture :

Chakrasamvara Père-Mère (tib. 'khor lo bde mchog, sk. Cakrasamvara)